La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin. 7

Chapitre I

La nouvelle alliance opposée a l'ancienne

(2 Cor 3, 2-15)

Le terme de "nouveau" est fréquent dans le Nouveau Testament. Il y a deux mots grecs
pour dire nouveau : néos et kainos. Ils sont employés, je pense, dans le méme sens, surtout
quand ils sont opposés au terme de palaios (ancien).

Le mot "nouveau", il en est question abondamment. Voici quelques exemples :

— Le terme "nouveau testament" lui-méme traduit I'expression kainé diathéké qui veut dire
aussi "nouvelle alliance", étant entendu par ailleurs que "Nouveau Testament" s'entend
prioritairement du livre de 1'Ecriture, et "nouvelle alliance" prioritairement d'un statut de
I'homme par rapport a Dieu. Cependant c'est le méme mot grec diathéké qui est traduit par
"testament" et par "alliance".

— "Vie nouvelle", c'est méme devenu le nom d'une association de chrétiens.
— "Homme nouveau", c'était méme devenu le titre d'un journal.
— "Création nouvelle" (kainé ktisis).

— « Voici que je fais des cieux nouveaux et une terre nouvelle » (Is 65, 17). Et dans
I'Apocalypse : « Et je vis un ciel nouveau et une terre nouvelle » (Ap 21, 1).

C'est tous ces termes que nous allons progressivement apercevoir, et qui marchent par
couple, mais dans lesquels il faut essayer de distinguer ce qui est désigné comme nouveau
et comme ancien car ce n'est pas toujours la méme chose, et aussi le type de rapport qu'il y
a entre 'ancien et le nouveau. Par exemple le type de rapport n'est pas le méme chez Paul et
chez Jean. Nous allons donc d'abord examiner des textes pauliniens ou nouveau et ancien
s'opposent, nous verrons qu'en revanche chez Jean le rapport du nouveau et de l'ancien est
plus subtil, et nous aurons aussi a I'examiner.

Je commence par des textes de Paul :

— d'abord un texte fondamental pour l'expression « nouvelle alliance »,
—un texte sur la nouvelle création,

2
— quelques textes sur I'hnomme nouveau”.

I - La nouvelle alliance en 2 Cor 3, 2-15

Je vous propose d'abord un texte de Paul qui est peu connu et qui se trouve au chapitre 3
de la deuxieéme épitre aux Corinthiens.

? Dans cette premiére rencontre J-M Martin ne lira que le premier texte, préférant prendre du temps pour les
questions de la fin.

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




8 La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin

1) La lettre tue et le pneuma vivifie (v. 2-6).

Paul parle de ce qu'il lui aurait fallu des lettres de recommandation (v.1), mais il n'en a pas
besoin car, vient-il de dire dans une expression un peu étrange, « C'est vous-méme qui est
notre lettre écrite dans nos ceeurs, connue et lue par tous les hommes. 11 est manifeste
que vous étes une lettre du Christ que nous avons servie, écrite non pas avec de l'encre
mais avec le pneuma3 de Dieu vivant, non pas sur des tables de pierre mais sur des tables
[qui sont vos] cceurs de chair. ‘Nous avons cette persuasion, par le Christ aupreés de Dieu,
’non pas que nous soyons capables, @ partir de nous-mémes, de penser, mais notre
capacité vient de Dieu 6qui nous a rendus capables d'étre des serviteurs d'une alliance
nouvelle — voici le terme "alliance nouvelle" — non de la lettre mais du pneuma, car la
lettre tue mais le pneuma vivifie. »

« La lettre tue mais le pneuma vivifie. » La nous rencontrons une opposition qui est
usuelle, I'opposition de la lettre et de 1'esprit. Il n'est pas str que le sens de cette opposition
dans le langage courant rende compte fidélement du sens qu'elle a dans ce texte de saint
Paul. 11 ne s'agit pas simplement d'opposer le fait de comprendre au pied de la lettre et le
fait d'interpréter. Non. Ici I'opposition de la lettre et de I'esprit est probablement 'opposition
de deux facons de lire ou d'entendre.

La lettre, dans un autre sens, a beaucoup d'importance dans 1'Ancien Testament. Il
m'arrive méme de dire que la premiere chose a faire c'est de s'asseoir au pied de la lettre
pour bien entendre. Mais dans notre texte la lettre est opposée a 'esprit, ce sont deux fagons
d'entendre sans doute :

—une fagon qui est de s'en tenir a ce qu'on entend a premicre écoute ;

— une fagon d'entendre qui ne vient pas de nous, mais qui est donnée par le pneuma
(I'Esprit),

comme s'il y avait une sorte d'équivalence entre la distinction de la chair et du pneuma, et
la distinction faite ici de la lettre et du pneuma.

Nous verrons que la distinction entre chair et pneuma est une distinction absolument
fondamentale dans le Nouveau Testament. Elle est essentiellement paulinienne, elle est
reprise en toutes lettres par saint Jean. Elle désigne deux comportements, deux facons
différentes d'étre homme.

Le pneuma qui est en question ici est le pneuma de résurrection. Il ne faut jamais oublier
ceci : que signifie pneuma (esprit) sous la plume de saint Paul ? Toujours 1'Esprit de celui
qui a ressuscité Jésus d'entre les morts, donc 1'Esprit de résurrection : « Déterminé Fils de
Dieu de par la résurrection d'entre les morts dans un pneuma de consécration (dans l'Esprit
Saint) » (Rm 1, 4).

3 Le Nouveau Testament est écrit en grec, et le terme Esprit que nous avons dans nos bibles correspond au
mot grec pneuma. Jean-Marie Martin préfére garder ce mot pneuma sans le traduire, mais par moments il
garde quand méme le mot esprit.

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin. 9

L'opposition entre la chair et le pneuma.

Chez Paul la différence entre les deux termes chair et pneuma est immense. Elle est d'une
certaine fagon insoluble car ce sont deux termes qui ne sont pas composables. C'est 1a qu'il
faut bien faire la distinction d'avec notre usage de la chair et de l'esprit : pour nous, d'une
part la chair est une partie composante de I'homme, plus ou moins synonyme de corps —
encore qu'il y ait des nuances d'usage entre le corps et la chair — et d'autre part I'esprit ou
I'ame est une autre partie composante. On dit aussi bien 1'ame que I'esprit, et aussi bien la
chair que le corps, et ce sont pour nous deux parties composantes. Or nous verrons que
chez saint Paul il n'en va pas du tout ainsi : chair et pneuma (esprit) sont deux principes
opposés, si bien que le mot de chair a un sens négatif toujours chez Paul, et il est négatif
chez Jean sauf par exemple quand il dit que « le Verbe fut chair » (Jn 1, 14), car bien sir
quelque chose se passe, la.

Le mot de chair chez Paul est a peu pres 1'équivalent du mot monde chez Jean, ¢a désigne
une maniére de vivre qui est affectée par une servitude, le fait d'étre asservi a la mort et au
meurtre, en prenant le mot de meurtre chez saint Jean dans un sens extrémement vaste. Ce
mot ne dit pas simplement la tuerie sanguinaire, mais tout ce qui désigne le mauvais
rapport avec autrui ; de méme le mot de haine ne signifie pas nécessairement un sentiment
violent d'adversité contre quelqu'un, mais aussi bien le mauvais rapport a autrui, comme étre
indifférent vis-a-vis de lui, alors qu'il faudrait étre soigneux et attentif a son égard.

La premiere partie de la phrase était « la lettre tue » et Paul ajoute « le pneuma vivifie » et
cette deuxieme partie est un pléonasme. En effet le pneuma est ce qui insuftle la vie, c'est le
principe d'une énergie. Nous avons fait une série de conférences ici sur le pneuma comme
énergie, comme mise en ceuvre des possibilités qui sont en nous”.

Dans ce texte nous avons un raisonnement quasi rabbinique de structure, qui appartient a
'écriture paulinienne, écriture étrange pour nous, étrange mais remarquable. On a
récemment tenté¢ de mettre en évidence le grec de Paul comme une forme particuliére du
grec de 1'époque hellénistique, qui a un caractére et un style que lui est propre.

2) Parallélismes entre Moise et le Christ (v.7-15).

a) Gloire sur le visage de Moise et gloire de la résurrection (v.7-8).

« 'Si le service de la mort gravé en lettres [sur] des pierres a eu lieu en gloire — il s'agit
des tables de la loi de Moise’ — de sorte qu'il est impossible aux fils d'Israél de regarder
en face le visage de Moise a cause de la gloire de son visage, gloire qui a été récusée,
Scomment d'autant plus le service du pneuma ne sera-t-il pas en gloire ? »

* 11 s'agit du cycle qui avait pour théme "L'énergie en saint Jean", et qui a eu lieu en 2011-2012. La
transcription figure sous forme de cahier, voir a la fin de ce cahier.

> « Moise descendit de la montagne du Sinai, ayant les deux tables du témoignage dans sa main ; en
descendant de la montagne; et il ne savait pas que la peau de son visage rayonnait, parce qu'il avait parlé
avec Dieu. Aaron et tous les enfants d'Israél regarderent Moise, et voici, la peau de son visage rayonnait, et
ils craignaient de s'approcher de lui. Moise les appela ; Aaron et tous les principaux de l'assemblée vinrent
aupres de lui, et il leur parla. (....) Lorsque Moise eut achevé de leur parler, il mit un voile sur son visage.
Quand Moise entrait devant Dieu pour lui parler, il otait le voile, jusqu'a ce qu'il sortit ; et quand il sortait, il
disait aux enfants d'Israél ce qui lui avait été ordonné. » (Ex 34, 29-34)

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




10 La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin

Il y a toute la difficulté du terme de gloire dans le vocabulaire paulinien, le raisonnement
a fortiori, la référence a cet épisode du visage lumineux (glorieux) de Moise, disant
explicitement que cette gloire était pourtant appelée a étre récusée par rapport a la gloire qui
est un autre nom de la résurrection, donc la gloire au sens néotestamentaire proprement dit.
Vous avez tout cela pour comprendre cette phrase. Et pour la traduire, il faut étre bien
attentif® |

b) Condamnation et/ou justification (v. 9).

« ’Car si le service de la condamnation fut glorieux — ¢a signifie chez Paul le service de
la loi, car la loi révele le péché mais ne sauve pas. Ici la loi est une facon de désigner
I'Ancien Testament (I'ancienne alliance), et la figure de Moise est la figure de la loi. Or on
n'est pas sauvé par la pratique de la loi, mais par grace, c'est-a-dire par donation absolument
gratuite. C'est le leitmotiv constant de Paul, dans plusieurs de ses épitres (aux Romains, aux
Galates, aux Corinthiens, mais aussi aux Philippiens et aux Ephésiens) — d'autant plus
découlera en gloire le service de la justification. » Vous avez ici l'opposition de la
condamnation et de la justification (de I'ajustement). Notre pratique a partir de nous-méme
est une pratique qui ne justifie pas, pour la raison éminente que nous n'avons pas la capacité
de pratiquer la loi. Dieu donne le désir de la pratique, et ¢a ne suffit pas, car méme ayant le
désir de la pratique, nous n'avons pas la capacité d'accomplir la pratique de la loi : « Dieu
donne et le vouloir et le faire » (d'apreés Ph 2, 13), ce sont deux dons différents de Dieu.
Ceci n'est pas préché souvent, et pourtant c'est la doctrine fondamentale de Paul, elle est
répétée a toutes les pages de ses épitres.

Alors bien sir il y a eu de mauvaises compréhensions de cette doctrine paulinienne au
cours des siecles. Elles ont donné lieu a un augustinisme exagéré, a un certain
protestantisme (justification par la foi et non par la pratique de la loi), a un certain
jansénisme etc. Cela a eu lieu tout au long de 1'histoire, tant que ces choses intéressaient les
gens. Aujourd'hui on n'en parle plus, mais ce n'est pas résolu pour autant.

Cela pourrait poser des questions... Il faut bien voir que tout est subordonné a la donation
de Dieu : la loi n'est pas praticable par les fragments d'humanité que nous sommes, mais
cependant elle est praticable par le Christos. Or il n'est pas un fragment d'humanité, mais il
est I'humanité enticre, c'est-a-dire qu'il a I'humanité entieére en lui et, pour cette raison, il
nous sauve de la mort.

Tout le monde sait qu'au cceur du Credo il y a « il est mort pour nos péchés selon les
Ecritures, il est ressuscité le troisiéme jour selon les Ecritures ». Ceci vient d'un passage du
chapitre 15 de la premiére épitre aux Corinthiens (v.3-4) ot Paul dit ce qu'est 'Evangile’.
Deux choses sont importantes dans ce passage :

— Tout est « selon les Ecritures » c'est-a-dire que les Ecritures font figure de premier
témoin du Christ. Dans la suite du texte Paul énumére une nuée de témoins : Pierre, les
Douze... (v. 5-8). Autrement dit l'annonce qu'est I'Evangile s'appuie d'une part sur les

6 Jean-Marie Martin n'a devant lui que le texte grec, il traduit de fagon immédiate pour I'étude qui est en
train de se faire, ce n'est pas une traduction travaillée pour une publication.

" Cfaussi 1 Cor 15, 1-11: L'Evangile au singulier..

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin. 11

Ecritures et d'autre part sur I'expérience de Jésus ressuscité, expérience donnée a ses témoins
choisis. Jean précise : « il nous a été¢ donné de contempler sa gloire »°, c'est-a-dire que tous
participent de cette gloire.

— « Il est mort pour nos péchés »: le Christ ne meurt pas et ne ressuscite pas pour lui,
mais pour I'humanité, chose constamment affirmée mais trés peu pensée. On a cherché a le
penser au cours des siccles, et on a trouvé, entre autres choses, " il a mérité pour nous" qui
reléve d'une causalité de type moral. Mais non, c'est beaucoup plus radical. C'est en passant
par l'unité ontologique entre le Monogénés (le Fils un) et 'humanité dont il est plein, que
I'on peut comprendre la phrase « le Christ est mort », non pas comme une historiette du
passé, mais comme quelque chose qui nous concerne.

« Il est mort » ce n'est pas trop difficile a admettre ; « il est ressuscité », il n'y a pas
beaucoup de gens qui en sont stirs ! De toute fagon si c'était ce qui est arrivé a un homme
jadis simplement, ce serait sans importance, ma destinée ne serait pas liée a cet événement.
Or la destinée de I'humanité est simultanément inscrite dans la mort et résurrection du
Christ lui-méme. Et pour comprendre cela, il ne faut pas simplement se servir d'un type de
causalit¢ morale (il a mérité), mais repenser la position christique ontologiquement,
radicalement. C'est une remise en question de notre "suffisance" — c'est un mot de Paul, car
Paul est constamment soucieux de marquer que nous sommes insuffisants, en tant
qu'individus. La geste christique ne concerne pas Jésus de Nazareth seulement,
ontologiquement nous sommes dans un rapport avec le Christ et ce qui advient au Christ.

Est-ce que c'est nouveau a vos oreilles cela ? Non, c'est quelque chose qui est connu et qui
fait probléme. Et méme une fois énoncé de cette fagon-la, ¢a peut faire probléme encore.
On peut par exemple penser que c'est une dévalorisation de la capacité humaine. Mais si
vous me trouvez un homme qui observe la loi sans aucune faille tout au long de sa vie, vous
me le présenterez quand méme !

c) Retour sur plusieurs termes du texte.

« Combien plus » est une figure de style, un mode d'écriture qui est constant chez Paul
qui parle volontiers par a fortiori.

Nous reviendrons sur les choses que j'ai dites en passant, pour que nous entrions dans les
présupposés qui rendent possible le texte que nous essayons d'entendre ; car c'est cela, lire,
c'est entendre ce a partir de quoi il parle, entendre les mots qu'il utilise a partir de ce qui se
pense, et non pas simplement pour le bruit que ces mots-la font dans notre oreille.

By

Le terme de gloire est un terme également difficile. Il n'a rien a voir avec l'idée de
gloriole. C'est un mot qui est usité pour désigner la résurrection du Christ.

Nous avons l'opposition de la condamnation et de 1'ajustement de 1'humanité. Je traduis
dikaiosuné par ajustement plutdt que par justice ou justification qui sont des termes
moralisants, alors que 1'ajustement de ['humanité est quelque chose qui dépasse le simple
plan de la morale.

¥ D'aprés In 1, 14.Le Prologue fait I'objet d'une session : JEAN-PROLOGUE.

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




12 La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin

« D'autant plus découlera en gloire le service de la justification » : la doxa (la gloire)
découle d'autant plus a la résurrection. Découler, ruisseler, abonder sont des mots
qu'affectionne saint Paul ; et pas seulement abonder, mais déborder ; et non seulement
déborder, mais en surdébordement (huperekpérissos), dit-il ; il fabrique ce terme. Cette
expression de la surabondance a une signification précise. La symbolique du pneuma
permet cela, parce que le pneuma est d'essence fluide, il coule, il découle. L'Esprit Saint
c'est la résurrection du Christ découlant sur les hommes en surabondance.

d) L'ancien est récusé (v. 11-15).

« " cCar si celui qui est provisoire (le service de la condamnation) est venu en gloire,
d'autant plus celui qui demeure (le service de l'ajustement), demeure en gloire. » Ce
n'était qu'une gloire provisoire qui est périssable par rapport a la gloire qu'est la
résurrection.

« IZAyant donc une telle espérance nous en usons en pleine parrésia (avec aisance) —
parrésia (racine rhéma, la parole) est un trés beau mot fréquent chez Paul ; on le trouve
aussi chez Jean ; c'est la parole aisée, facile, la parole a l'aise...

«’Non pas comme Moise qui posait un voile sur son visage pour que les fils d'Israél ne
fixent pas leurs regards sur la fin de ce qui est provisoire (qui est appelé a étre récusé) —
ici l'ancien est récusé, le nouveau, qui est confirmé, appartient a 1'ajustement nouveau de
I'homme. On a donc récusé¢ / confirmé.

« "Mais il endurcit leur connaissance jusqu'a ce jour, car le méme voile demeure non
levé sur la connaissance de l'alliance ancienne (palaias diathékés) — 1'alliance en Moise —
parce qu'en Christ il disparait ; “mais jusqu'a ce jour, lorsqu'ils lisent Moise, un voile
est posé sur leur ceeur. » Autrement dit, ils ne lisent pas Moise, car Moise, dit Jésus, « a
écrit de moi ». Or la lecture juive des Ecritures ne lit pas le Christos dans les écrits de
Moise. Il y a en effet une lecture christique de ce que nous appelons I'Ancien Testament,
nous le trouvons aussitot aprés (2 Cor 4, 6), lorsque Paul dit : « Ce n'est pas nous que nous
annongons mais le Christ Jésus Seigneur, car le Dieu qui dit “Que de la ténebre Lumiere
luise”, c'est celui qui a fait luire dans nos cceurs — donc “Fiat lux” pour les premiers
chrétiens, ne désigne pas la fabrication du monde, mais le Christ resplendissant dans les
ceeurs — la lumiere de la connaissance de la gloire de Dieu sur le visage du Christ — par
opposition au visage recouvert du voile ».

Voyez ce genre de travail ? C'est I'exemple d'un texte de Paul qui ne nous est pas familier.
Et je ne dis pas encore que nous comprenons ! Nous essayons d'ajuster notre oreille a Paul
dans son vocabulaire, dans son geste d'écrire, dans son mode de raisonner. Et cela, ce n'est
pas propre a Paul... quoique, a ce point-la, c'est peut-étre propre a Paul... mais tous les
premiers siécles lisent ou relisent 1'Ancien Testament a la lumiére de la résurrection du
Christ.

Si on voulait prendre cela pour un argument, ce ne serait pas trés convaincant, c'est en soi
historiquement peu plausible. Seulement il ne s'agit pas ici d'une argumentation.

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin. 13

II - Ancien / nouveau

1) Rapport AT / NT = rapport semence / fruit.

Dans le Nouveau Testament la référence a I'Ancien Testament est I'usage d'une ressource
d'imagerie pour dire quelque chose de la nouveauté christique, soit en similitude, soit en
opposition a 1'Ancien Testament. Donc ancien et nouveau c'est ici ancienne lecture et
nouvelle lecture (relecture).

La nouveauté christique consiste d'abord a lire autrement 1'Ancien Testament. Ce qui
justifie cela c'est que I'Ancien Testament est considéré comme la semence, et le Nouveau
Testament comme I'accomplissement de la semence, la fructification de ce qui est en
semence. Or je ne connais la semence qu'au fruit, donc c'est le Christ qui,
rétrospectivement, me donne de lire. Mais ceci ne constitue pas une preuve, faites bien
attention. Ce sera utilisé comme preuve au cours du Ile siecle parfois, et ceci a tort.

Il y a le fameux Dialogue avec Tryphon de saint Justin, qui est un dialogue entre un juif et
un chrétien. Il date du milieu du Ile siecle. C'est un texte assez considérable. Si je le regarde
du point de vue d'une argumentation proprement dite, je ne suis pas str que le chrétien ait
souvent raison. Cependant, a l'origine, ce n'était pas fait pour prouver quelque chose, mais
pour illustrer quelque chose. Ce texte deviendra ensuite preuve par les prophéties lorsqu'on
constituera, beaucoup plus tard, une apologétique chrétienne.

2) L'alliance en Moise et 1'alliance en Christ.

Ce qui est en question dans la problématique ancien / nouveau, c'est aussi le rapport de
l'alliance en Moise et de l'alliance en Jésus-Christ. La position du premier christianisme
dans ce domaine est qu'il y a une continuité. Et si I'ancienne alliance est récusée au bénéfice
d'une nouvelle alliance, c'est que celle-ci ne concerne pas les mémes ensembles. En effet la
premicere alliance est une alliance pour le peuple juif, et la nouvelle alliance est une alliance
pour la totalité de I'humanité, ce qui constitue une différence considérable. Cela appartient
aussi a la pensée de Paul, lui qui fait entrer tout le paganisme dans l'alliance en Christ, a la
différence de 'alliance juive.

Le terme d'alliance, lorsqu'il était employ¢€ au singulier par les juifs de 1'époque, désignait
l'alliance en Moise. Il se trouve encore quelquefois utilis¢ au pluriel, "les alliances", si on
compte : 1/ l'alliance en Noé, puisque l'arc-en-ciel est le signe d'une alliance avec
I'humanité tout enticre, il n'y a pas encore de peuple juif ; 2/ I'alliance en Abraham. Le plus
souvent a propos d'Abraham on parle du moment de la promesse, pas de celui de I'alliance,
quelquefois néanmoins on parle de l'alliance en Abraham. 3/ Enfin l'alliance proprement
dite, au singulier, qui est l'alliance en Moise. Et par rapport a tout cet ensemble, en Christ il
y a une nouvelle alliance.

Donc le sens du mot "nouveau" qui apparait ici n'est pas suffisant pour comprendre les
autres expressions comme "l'homme nouveau", car la nouveauté qui concerne l'alliance, se
dit par rapport a I'alliance en Moise.

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




14 La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin

3) La nouvelle alliance.

Il importe de bien voir une tache fondamentale de Paul qui est d'introduire les goim dans
la nouvelle alliance. Et ces deux choses-1a° sont liées.

Les goim, c'est un terme qu'on traduit par les gentils (gentes) c'est-a-dire les nations
paiennes. Le peuple juif s'appelle "le peuple" (ha-am) ou "le peuple de Dieu", a quoi
s'opposent tous les autres qui sont les goim, donc les multiples nations. Alors que, chez les
Grecs, 'opposition est mise entre les Grecs et tous les autres qui sont les barbares, c'est-a-
dire ceux qui balbutient, qui ne parlent pas grec. Et donc, entre juifs et Grecs il n'y a pas
seulement une opposition de fait, il y a une double opposition qui est opposition de points
de vue : il y a le point de vue du juif pour lequel il y a le peuple et les nations, et le point de
vue du Grec qui s'oppose a la totalité des autres qui sont ceux qui ne parlent pas grec.

Lorsque saint Paul annonce que des différences s'effacent entre homme et femme, entre
juif et grec, entre libre et esclave, il faut bien entendre 1'enjeu de cela. Paul opére I'ouverture
qui est également inscrite secrétement dans les €vangiles synoptiques et aussi chez saint
Jean.

Prenons l'exemple de la Samaritaine (Jn 4). Elle n'est pas une Judéenne... L'expression
« la Galilée des nations » est dite avec mépris par les Judéens eux-mémes. La Samaritaine,
quand elle commence a étre troublée dans sa conversation avec Jésus, se dit : « quelle est
ma référence ? », et elle le dit sous la forme « Ou faut-il se prosterner ? ». En effet, comme
elle prend Jésus pour un Judéen a ce moment de la conversation, — ce qui pourtant ne
définit pas l'identité de Jésus — elle lui dit : « Vous dites, vous les Judéens, que c'est a
Jérusalem qu'il faut adorer, nous, nous disons que c'est sur la montagne qui est la » (d'apres
le v. 20), et Jésus répond « [l'heure vient, et c'est maintenant, que les véritables
prosternateurs se prosterneront vers le Pere dans le pneuma » (v. 22). Le nouveau lieu
c'est le pneuma, le pneuma répandu sur 'humanité'”.

» ('est le nouveau peuple.

J-M M : Oui mais c'est toute I'ambiguité de 1'expression « le peuple de Dieu ». Elle a été
mise & I'honneur par le Concile de Vatican II, et c'est un progres. Elle a 1'avantage d'étre
prise de la Bible, mais le risque c'est qu'on entende "le peuple de Dieu" comme « un peuple
particulier ». Or il n'y a pas de peuple particulier qui soit le peuple de Dieu. Déja, au Ile
siécle, il y a un auteur qui dit : « il y a quatre peuples : les Egyptiens, les juifs, les Grecs et
les chrétiens ». Mais non ! Justement I'Evangile manque de la plupart des choses qui
constituent un peuple :

— il n'y a pas de peuple qui n'ait une législation, or il n'y a pas de législation dans
I'Evangile ;

— il n'y a pas de peuple qui n'ait une ville capitale, or il n'y a pas de capitale dans
I'Evangile ;

? Introduction des goim et continuité par rapport a I'ancienne alliance, d'aprés le contexte.
10 Cf La rencontre avec la Samaritaine, Jn 4, 3-42. texte de base..

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin. 15

—il n'y a pas de peuple qui n'ait une terre, sauf les exilés ; or le Fils de I'hnomme n'a méme
pas une pierre ou poser sa téte ;

— il n'y a pas de peuple qui n'ait une langue sacrée ou un art sacré, mais toutes ces choses
font défaut dans la christité'', et font que la christité n'est pas un peuple au sens ot il y a des
peuples. Ce n'est pas un peuple parmi les peuples.

4) Questions / réponses.

Parmi les choses qui ont été dites, il y en a peut-étre qui suscitent de 1'embarras, de la
résistance. Je serai heureux de vous entendre.

a) L'ouverture aux nations.

» Est-ce qu'il n'y a pas déja, dans la promesse faite a Abraham, 1'ouverture aux nations,
car, méme si la promesse est faite au peuple juif, elle est pour les nations ?

J-M M : Justement, toute I'argumentation de Paul dans 1'épitre aux Galates, et aussi dans
le chapitre 4 de 1'épitre aux Romains, tend a montrer que ce qui est promis, ce n'est pas ce
qui advient en Moise, mais ce qui advient a toute "la descendance", a savoir la descendance
spirituelle, pas la descendance charnelle. C'est la différence entre la femme libre et la
femme esclave, distinction qu'on trouve dans I'épitre aux Galates'.

Dans l'exégese de saint Paul, la promesse est la promesse du Messie, pas la promesse de
I'alliance en Moise '’

b) Chrétienté, christianisme et christité.

» Vous avez dit « ni législation, ni terre, ni langue sacrée... » Moi j'ai du mal avec "pas
d'art sacré" car il me semble qu'il y a de I'art sacré dans lequel le pneuma semble souffler
trés fort, mais peut-&tre qu'il ne souffle pas seulement dans les sujets religieux.

J-M M : 1l y a plusieurs choses qui sont intéressantes ici, surtout par rapport a la fagon
provocante dont j'en ai parlé !

Peut-étre qu'il faut distinguer :

— Il y a eu la chrétienté qui est morte et qui ne répond pas a ce que j'ai dit puisqu'au
contraire la chrétienté baptise le peuple : on pourrait presque dire qu'on nait chrétien. Or

' Jean-Marie Martin dira un peu plus loin ce qu'il entend par christité.

12 « Clest pourquoi [si les héritiers le sont] c'est a partir de la foi pour que ce soit selon la grdce, pour que
soit affermie la promesse faite a la totalité de la descendance, non pas celle-la [qui est] a partir de la loi,
mais aussi celle [qui est] a partir de la foi d'Abraham, qui est pére de nous tous. » (Rm 4, 16). « Il est écrit
qu’Abraham eut deux fils, un de la servante, et un de la femme libre, par la promesse. Or, celui de la servante
est né selon la chair, et l'autre de la femme libre, par suite de la promesse. » (Ga 4, 22-23).

1 J-M Martin parle ici de la promesse du Messie qu'on peut lire chez saint Paul, mais qui n'est pas telle
quelle dans 1'Ancien Testament : « Or les promesses ont été faites "a Abraham, et a sa descendance", il n'est
pas dit, "et aux descendances", comme s'il avait parlé de plusieurs, mais comme parlant d'une seule, "et a sa
descendance" qui est Christ » (Ga 3, 16). Par contre, dans le texte de la Genese lui-méme, on trouve une autre
ouverture aux nations puisque Dieu dit a Abraham: « Je ferai de toi une grande nation, et je te bénirai; je
rendrai ton nom grand, et tu seras une source de bénédiction. Je bénirai ceux qui te béniront, et je maudirai
ceux qui te maudiront; et toutes les familles de la terre seront bénies en toi. » (Gn 12, 1-3)

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




16 La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin

d'aprés I'Ecriture ce n'est pas parce qu'on est né d'une mére chrétienne qu'on est chrétien,
alors que par exemple si on est né d'une mere juive, on est juif. En fait, on est chrétien par
la foi ou par le baptéme puisque foi et baptéme sont deux noms de la méme chose, si bien
que la foi elle-méme est un baptéme non-gestué.

— Ensuite, lorsque la chrétienté est morte, aux XIVe - XVe siecle, il y a eu ce qu'on
appelle le christianisme. Le mot christianisme n'est pas un mot de 1'Antiquité. Curieusement
le mot judaisme se trouve chez saint Paul une fois, de la méme fagon qu'on dit platonisme.
Cependant a 1'époque on dit plus volontiers « ceux de Platon », de méme que saint Paul dit
« ceux du Christ », seulement le génitif en question ne désigne pas tout a fait le méme type
de rapport. Donc c'est la saison des « ismes ».

C'est pourquoi je parle du christianisme comme d'une phase en vue de la christité. A ce
propos il y a eu ici il y a quelques années une séance trés importante'* sur la question de
l'abord, plus précisément celle de l'abordant et de 1'abordé : comment aborder le
christianisme ? Or le Christ aujourd'hui est abordé soit comme christianisme, soit comme
religion, une religion parmi les religions. Et il est vrai que les peuples antiques sont
caractérisés par leur religion, mais le concept de religion ne se trouve pas une seule fois
dans le Nouveau Testament. Donc si on aborde le christianisme comme religion, on
'aborde avec méprise, on se méprend, et d'ailleurs ce n'est pas un dommage accidentel, c'est
structurel : I'Evangile vient a la méprise, vient a ce qu'on se méprenne. Aussi, dans
I'Evangile, les personnes qui entendent le Christ ne comprennent-elles jamais ce qu'il dit, et
ce n'est pas par hasard, cela a un sens : ou bien c'est rebutant (et définitivement on s'en va),
ou bien c'est énigmatique ; or I'énigme c'est ce qui ouvre la recherche, et la méprise n'est
donc pas purement négative. D'ailleurs notre premiere fagon de comprendre c'est de se
méprendre, mais c'est déja une fagon de comprendre. Ce qu'il faut, c'est corriger I'entendre
progressivement, donc cela ouvre un chemin.

» Qu'est-ce que vous entendez par christité ?'°

J-M M : Clest un point qu'on va voir en particulier chez saint Jean, et qui sera reconnu
par les théologiens eux-mémes, c'est que, si j'ai la foi ou si je n'ai pas la foi, je n'en ai pas la
certitude, cela appartient au « tu ne sais »'%; si bien que l'extension de ceux qui confessent
le Christ explicitement et I'extension de ceux, peut-Etre, qui sont dans le pneuma, n'est pas
du tout la méme, je n'ai pas le méme « nous ». Et c'est pour cette raison que la christité
¢chappe au fait que ¢a se compte et que ¢a se mesure.

Le christianisme se mesure parce qu'il y a des registres de baptéme. Or il n'y a pas de
registres pour savoir qui a authentiquement la foi. Comme dit saint Augustin en parlant de
I'Eglise : « Il y en a qui se croient dedans et qui sont dehors, il y en a qui se croient dehors
et qui sont dedans ». C'est une phrase remarquable.

Saint Jean lui-méme le dit & propos de ceux qui sont nés du pneuma : « Le pneuma tu ne
sais d'ou il vient ni ou il va.... ainsi en est-il de tout ce qui est né du pneuma » (Jn 3). « Tu ne

1 Sur le théme Plus on est on deux, plus on est un, 2éme rencontre, Le deux primordial, les deux espaces..

' Sur la christité, voir par ex La christité présente en tout homme. La figure de 'Eglise dans le monde.

' Jean-Marie Martin explique ce qu'il entend par "tu ne sais" dans le paragraphe suivant.

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin. 17

sais » donc ce n'est pas un savoir, c'est un entendre, et un entendre qui peut commencer par
un malentendu, le malentendu étant déja un entendre.

c) La figure de saint Paul.

» Ce qui est stupéfiant, c'est que saint Paul n'a pas connu Jésus de son vivant.
J-M M : De son vivant il a connu Jésus ressuscité.

» Saint Paul me désarme de mon savoir, c'est pour ¢a que je trouve son témoignage
¢tonnant de force.

J-M M : 1l est une chose curieuse qui n'a pas forcément été trés bien entendue, c'est
l'expérience que Paul fait, quand il parle, de n'étre pas entendu d'un certain nombre de juifs,
alors qu'il est trés bien entendu d'un certain nombre de paiens. C'est cette expérience-la qui
a fait relire la dimension authentique de la prédication évangélique. Ce point a affecté Paul
fortement, puisque c'est surtout lui qui en a fait I'expérience de par son ministére, ministere
dont il dit qu'il est indigne de 1'accomplir. Cela 1'a beaucoup chagriné, en un sens, au point
qu'il dit : « Je voudrais moi-méme étre anatheme et séparé du Christ pour que mes freres
selon la chair ne le soient pas » (d'aprés Rm 9, 3). C'est le paradoxe des paradoxes, ce n'est
meéme pas audible, c'est excessif. Mais Paul est excessif.

Et les autres apdtres ont bien vu le succeés de Paul, cela les a aidé a percevoir quelque
chose qu'ils n'avaient pas entendu nécessairement. Il est certain qu'un certain Jacques de
Jérusalem n'a pas entendu de lui-méme aisément cette dimension de 1'Evangile. Paul a une
importance considérable. Le vocabulaire essentiel d'ailleurs vient de lui. Ainsi les mots
évangile, église etc. sont des mots qui n'ont peut-&tre pas été prononcés par le Christ lui-
méme ; il en a prononcé d'autres qui sont équivalents a certains égards comme le royaume
de Dieu...

Mais en cela l'occasion a fait découvrir une dimension fondamentale de la nouveauté
christique par rapport a l'ancienne alliance. Je répéte cependant que ce n'est pas la
différence ultime a percevoir entre les mots nouveau et ancien, nous en verrons une
beaucoup plus importante, beaucoup plus radicale, mais c'est la premiére qui appartient au
tout premier temps de 'Evangile, a l'expérience de I'Evangile dans le monde méditerranéen.

I1 faut voir ce que signifie cette universalité. On la prend quelquefois aujourd'hui comme
prodrome de l'humanité des Lumiéres, je crois que c'est une erreur grossicre. C'est
négativement pareil, mais ce n'est pas positivement pareil.

D'autre part tu as posé€ des questions tout a I'heure par rapport a d'autres éléments (comme
l'art sacré), tu aurais pu en poser par rapport a la législation : il y a quand méme un droit
canonique dans 1'Eglise. Oui, mais le droit canonique ne fait pas partie de la révélation
chrétienne. Il est advenu par le fait que les chrétiens qui se confessent comme chrétiens, ne
se confessent pas comme parfaits, autrement dit comme n'actualisant pas encore pleinement
la nouveauté christique : se donner un droit, c'est confesser son péché — le mot confesser a
en effet deux sens : confesser Jésus-Christ et confesser son péché, deux sens qui s'entre-
appartiennent — c'est reconnaitre que la communauté chrétienne confessante de Jésus-Christ
confesse par ailleurs qu'elle n'égale pas ce qu'elle annonce. C'est pourquoi elle est

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




18 La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin

"sacrement", c'est-a-dire organe, instrument et signe, ce qui est la définition classique du
mot sacrement.

Pour ce qui est de la langue sacrée, il est clair que le rapport du chrétien au texte
évangélique n'est pas le méme que celui du juif par rapport au texte hébreu. Par exemple les
procédures de lecture par la gématrie'’, c'est-a-dire en faisant le comput des lettres,
n'appartient pas a I'Evangile, mais il n'est pas exclu qu'on puisse s'y intéresser.

Pour ce qui est de l'art sacré, il faudrait redéfinir le terme de sacré. Je suis en voie de
pouvoir dire quelque chose a la mesure ou j'anime prochainement deux sessions sur ce
théme.

Réflexion sur le sacré’é.

La mode est d'évacuer le sacré en le prenant pour I'équivalent du magique au bénéfice de
I'éthique. Or l'utilisation de I'éthique est une dégradation de I'Evangile. L'Evangile n'est pas
une ¢éthique. Ce n'est pas non plus un sacré au sens des historiens du sacré.

AN

Que veut dire "sacré" dans I'Evangile ? Dans le Nouveau Testament qui est écrit en grec,
le mot se trouve sous deux formes :

1/ hiéros™ qui est rare. On a surtout un mot de méme racine, hiéron qui désigne le temple
sacré ;

2/ hagios qui est souvent traduit par "saint". « Hagios, hagios, hagios » (Is 6, 3) est traduit
par « Saint, saint, saint » seulement on pourrait le traduire aussi bien « Sacré, sacré, sacré ».

Pourquoi celui-ci plutdt que celui-1a ? 1l y a tout une histoire de la traduction.

Originellement le mot sanctus en latin signifie sacré, et curieusement la sainteté dans les
siecles commencera a se définir par quelque chose qui n'est pas du tout biblique, cela se
définira par I'héroicité des vertus. Or héros est un terme qui vient du grec?® mais il n'y a pas
de héros dans le Nouveau Testament. Donc il y a une espéce de confusion dans cette
histoire.

Il est clair que de nombreux termes demandent a étre traduits par sacré ou consacré. Par
exemple « l'odeur de saintet¢ », je me demande ce que c'est, alors que « l'odeur de
consécration » a un sens parce qu'on consacre avec de l'huile parfumée. Mais la
consécration rituelle n'est que le symbole porteur d'une consécration dans un autre sens, une
consécration interne.

7 C'est une forme d'exégése, propre a la Bible hébraique, dans laquelle on additionne la valeur numérique
des lettres et des phrases afin de les interpréter. Dictionnaire encyclopédique du Judaisme (dir. Sylvie Anne
Goldberg) Cerf/Robert Laffont, 1996, article « Gématrie ».

'8 J-M Martin a animé deux sessions sur le sacré en 2014. Une transcription figurera un jour sur le blog.

' On ne trouve que deux fois ce terme dans le Nouveau Testament, dont une fois en rapport avec le temple :
« Ne savez-vous pas que ceux qui remplissent des fonctions sacrées se nourrissent de choses du temple... » (1
Cor 9, 13) l'autre est en 2 Timothée 3, 15 a propos des Ecritures sacrées.

2 « Le mot grec hérés ("chef de guerre” chez Homére, "demi-dieu" chez Hésiode) est passé au latin
classique avec le sens de demi-dieu puis d’homme de valeur supérieure. Il n’entre dans la langue écrite
frangaise que vers 1370 pour désigner toujours un demi-dieu puis un individu qui se distingue par ses exploits
ou un courage extraordinaire, particuliecrement dans le domaine des armes. » (D'apreés le site de la BNF).

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin. 19

La moralisation de I'Evangile comme celle du judaisme a des antécédents a l'intérieur de
I'"Ancien Testament, par exemple la littérature prophétique dégage souvent des aspects
¢thiques. Et dans la modernité un juif comme Levinas a beaucoup de succes avec son petit
livte qui s'intitule Du sacré au saint, comme si c'était une sorte de progression
merveilleuse ! C'est le contraire, je crois. Donc c'est une chose qu'on verra par la suite.

J'ai dit qu'il n'y a pas d'art sacré, et cela peut paraitre étrange. Mais il faut bien s'entendre.
Il y a de la peinture a théme sacré, seulement cela n'en fait pas un art sacré. Il y a dans
I'histoire de la chose du Christ probablement une peinture qui fut, non pas sacrée comme
sacrement, mais comme ce que le XIle siécle commenca a appeler sacramental®'. L'icone
est probablement un sacramental. En revanche la peinture de la Renaissance n'a plus que
I'éventuel sujet sacré et ceci ne constitue pas un art sacré¢. De méme la musique renaissante
utilise les mémes airs pour chanter a la messe le dimanche et pour le bal en ville ou a la
cour’”. Je ne dis pas que c'est illégitime, seulement ce n'est pas un bon usage du terme de
sacré.

» On m'a dit que le shofar était un instrument sacré chez les juifs™.

J-M M : Oui, de méme qu'il y a un temple qui est sacré. Mais il faudrait préciser ce que
veut dire le mot sacré et ou il prend sens. Or il ne prend pas sens dans une réduction a un
dénominateur commun des différentes religions vécues ou supposées. Ce que les historiens
des religions, les psychologues du religieux, les sociologues du religieux, les
phénoménologues du religieux en général racontent est suspect. Il faut voir ce que veut dire
le mot sacré quand il est employé dans le monde du Nouveau Testament, et ce que veut dire
ce qu'on traduit par sacré ailleurs... A chaque fois il faut aller voir ou le sacré puise son
sens.

L'histoire du sacré est liée a I'histoire de la religion en général, comme a Il'histoire de la
notion de Bien. Les théologiens ont inventé la notion éthique d'un bien qui est bien, mais
qui n'est pas méritoire, c'est-a-dire qui est sans rapport avec le salut de I'hnomme. Qu'est-ce
que c'est que ¢a ! « Tous les jours vous avez des braves gens qui font le bien et qui ne sont
pas chrétiens. » Ah bon, qu'est-ce que vous en savez ? C'est peut-étre précisément dans le
bien qu'ils font qu'ils manifestent une appartenance au sacré évangélique qui ne soit pas
confessée. Mais il ne faut pas inventer un autre bien. Il n'y a qu'un bien : c'est bien ou c'est
mal, il n'y a pas de bien neutre !

I Les sacramentaux sont, pour 1’essentiel, des consécrations de personnes (consécration des vierges, la
profession religicuse) et des bénédictions (bénédiction abbatiale, dédicace des églises et des autels...), le signe
de la croix ou encore certaines priéres (le Notre Pére, le Confiteor...). (D'apres internet). Et Jacques Ellul dans
La parole humiliée parle de 1'icone comme d'un sacramental.

?2 Clest méme souvent l'inverse. La mélodie de la chanson & boire est utilisée pour un chant religieux. Cf. J-S
Bach.

¥ L’instrument de musique est exclu dans de nombreuses communautés juives. Le shofar qui est fabriqué
avec une corne de bélier, fait exception. Il retentit 8 Roch Hachanah et Yom Kippour. Le shofar semble avoir
¢été le premier instrument de musique des Hébreux lors du nomadisme pastoral. Le livre de Josué décrit son
utilisation par les Hébreux contre les murailles de Jéricho lors de la conquéte du pays de Canaan.

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




20 La Nouveauté christique et le temps, par J-M Martin

Donc voila beaucoup de questions. Il y a beaucoup de choses approfondies aussi, mais
j'aime, ne serait-ce que par mode de dialogue, anticiper les choses que je traiterai plus
sérieusement ou de fagon plus documentée dans les temps a venir.

» Cette réflexion sur le bien me fait penser a Georges Brassens et a la chanson sur
I'Auvergnat.

J-M M : C'est ¢a. C'est-a-dire qu'il faut respecter en méme temps que cet homme fasse
authentiquement le bien, et qu'il ne se déclare pas chrétien, qu'il ne le sache pas ou qu'il ne
le dise pas. Et je ne vais pas lui dire : « Vous €tes chrétien sans le savoir », je n'ai aucune
capacité¢ de dire cela a quelqu'un. Seulement, par devers moi, c'est ce que je reconnais
comme christité dans le monde.

» Je reviens sur le mot sacré. Est-ce qu'on peut dire que le mot sacré signifie séparé ?

J-M M : Clest la définition la plus courante. Mais ceci n'est probablement pas la
définition ultime, parce que cela suppose qu'on établisse une distinction entre du sacré et du
profane. Il pourrait se faire que la distinction originelle ne soit pas celle du sacré et du
profane, mais la distinction du sacré et du profané. Ca aussi c'est un sujet qu'il faut essayer
d'avancer. Je ne sais pas si on peut aller trés loin, mais c'est une question qu'on peut se
poser.

La distinction du sacré en tant que ce qui est séparé¢ a un sens par rapport au profane
surtout. Que cela ait eu lieu, que cela ait €t€ pensé, en certains lieux et en certains temps,
dans certaines cultures, c'est tout a fait possible. Il faudrait voir ce qu'il en est dans
I'Evangile lui-méme.

Projet pour les séances a venir.

I1 aurait fallu entrer dans d'autres textes fondamentaux que celui que nous avons examiné
aujourd'hui, ou la nouveauté n'est pas simplement nouveauté par rapport a Israél, mais une
nouveauté plus radicale encore, qui aurait un autre sens qui est a découvrir, et qui est dans
saint Paul abondamment.

Nous allons le traiter la prochaine fois chez saint Paul a nouveau, sous la forme de « kainé
ktisis » qu'on traduit en général par « création nouvelle » mais que je traduirai par « créature
nouvelle », et surtout sous la forme de « 'homme nouveau » qui correspond aussi a
« I'homme intérieur ».

Ensuite nous aborderons la question chez saint Jean, une séance sur la premiére épitre, et
deux séances sur son évangile. Le théme de la nouveauté est important chez saint Jean,
mais il n'y a pas chez lui un grand vocabulaire de la nouveauté, il faut le découvrir
autrement. Nous essaierons également de voir les retombées de ces lectures sur les notions
de temps et d'aidn, ce mot qu'on traduit par éternité.

Publié sur www.lachriste.eu le 16/12/2014




